
 

 

166 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

Legitimacy of religious government in political jurisprudence 
with emphasis on Ayatollah Mohseni's view 

 

Abstract 

       The legitimacy of political systems is discussed under the title of 
"political legitimacy" to explain the right of sovereignty of a government 
system. The subject of the foundations of government legitimacy is one of the 
important topics in the field of political jurisprudence and political 
philosophy, which has been discussed in detail in political science and 
sociology. In order to convince the people and the society, the religious 
government needs to justify the right of sovereignty so that they can give 
legitimacy to the exercise of their power and explain on which basis they have 
the right to rule over the people. In Western political thought, two elements of 
acceptability and legality are mentioned as the main elements of the 
legitimacy of the political system. In the political jurisprudence of Islam 
regarding the legitimacy of the religious system, while agreeing on the 
principles of religious principles, there is a difference of opinion on the basis 
of legitimacy, which can be categorized into two views of Sunni and Shiite 
jurists. 

In political jurisprudence of Ayatollah Mohseni (RA), discussions about 
the legitimacy of the religious government have been considered based on 
philosophical and theological discussions. In numerous works, he has raised 
issues related to the legitimacy of the religious government and has pointed to 
the two bases of divine legitimacy and popular legitimacy. While referring to 
leaving the determination of the form and manner of government to the people 
in religious teachings, he has discussed the foundations of divine legitimacy 
under the headings of sources of legislation, attributes of rulers, 
implementation of social justice and the main responsibilities of religious 
government. 

Keywords:  Legitimacy, religious government, political system, political 
jurisprudence, Islam, Ayatollah Mohseni. 

  

 

Scientific-Research Quarterly Journal 
of Legal Knowledge 

 

Volume 1, Issue 1, Autumn 2023 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             1 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

167 

 

کید بر دیدگاه آیت الله محسنی   )ره( مشروعیت حکومت دینی در فقه سیاسی با تأ
   علی اخلاقیحمدم

    15/7/1402تاریخ دریافت: 
  8/8/1402تاریخ پذیرش: 

 چکیده 
نظام حق  مشروعیت  توضیح  برای  سیاسی«  »مشروعیت  عنوان  تحت  سیاسی  های 

، گیرد. موضوع مبانی مشروعیت حکومتحاکمیت یک نظام حکومتی، مورد بحث قرار می 
می سیاسی  فلسفه  و  سیاسی  فقه  حوزه  در  مهم  مباحث  از  و جامعه یکی  علوم  در  که  باشد 

است. حکومت دینی نیز برای اقناع مردم شناسی سیاسی بصورت مفصل به آن پرداخته شده  
اعمال قدرت شان مشروعیت   به  بتوانند  تا  دارند  توجیه حق حاکمیت  به  و جامعه ضرورت 
ببخشند  و توضیح دهند که بر اساس کدام مبنا، حق حاکمیت بر مردم را دارند. در اندیشه 

نظام سیاسی    سیاسی غرب دو عنصر مقبولیت و قانونیت به عنوان عناصر اصلی مشروعیت
یاد شده است. در فقه سیاسی اسلام در باب مشروعیت نظام دینی، ضمن توافق نظر در باره  
امهات اصول دینی، در مبانی مشروعیت تفاوت نظر وجود دارد که در دو دیدگاه فقهای اهل  

 بندی شده است.  سنت و فقهای اهل شیعه قابل دسته
راجع به مشروعیت حکومت دینی، بر مبنای  در فقه سیاسی، مباحث )ره( محسنیآیت الله 

بحث های فلسفی و کلامی مورد توجه قرار گرفته است. ایشان در آثار متعدد، مباحثی مرتبط 
با مشروعیت حکومت دینی را مطرح نموده است و به دو مبنای مشروعیت الاهی و مشروعیت  

و چگونگی حکومت به  مردمی اشاره کرده است. ایشان ضمن اشاره بر واگذاری تعیین شکل

 
   ص( و کدر علمی دانشگاه خاتم النبیین  پژوهشگر( 

 

 

تحقیقی دانش حقوقی  –فصلنامه علمی   

 دانشگاه خاتمالنبیین)ص(

 

1402سال اول، شماره اول، خزان   
918 -166صفحه    

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             2 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

168 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

اوصاف  تقنین،  منابع  عناوین  تحت  را  الهی  مشروعیت  مبانی  دینی،  های  آموزه  در  مردم 
 های اصلی حکومت دینی بحث نموده است. مسؤلیت    زمامداران، تطبیق عدالت اجتماعی و

کلیدی  الله  مشروعیت،    : واژگان  آیت  اسلام،  سیاسی،  فقه  سیاسی،  نظام  دینی،  حکومت 
 محسنی.  

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             3 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

169 

 مقدمه 
آن    بحث مشروعیت حکومت دینی از جمله مباحثی است که در فقه سیاسی اسلام به 

های سیاسی بدون داشتن مشروعیت و  پرداخته شده است. حکومت دینی همانند سایر نظام 
حق حاکمیت استمرار و پاینده نخواهد بود. برهمین اساس برای تبیین مشروعیت حکومت  

های دینی و بررسی مباحث فقهی در حوزه سیاسیی  تون و آموزه دینی، ضرورت به مراجعه به م
در این مقاله بحث مشروعیت حکومت دینی بر   اندیشه  علما و دانشمندان دینی می باشد. 

های علمی جهان اسلام و از علمای معاصر  محسنی به عنوان یکی از شخصیتآیت الله    فقهی
باشد، لف، از جمله در حوزه سیاسی میهای مختافغانستان که دارای آثار متعدد در عرصه 

 مورد بحث و بررسی قرار گرفته است.   
مشروعیت حکومت و نظام سیاسی به معنای حقانیت و توجیه پذیری حق حاکمیت یک  

ها بر مبنایی آن حق حاکمیت و اعمال قدرت را پیدا می کنند.  نظام می باشد، که حکومت
های حکومتی شان و جلب حمایت  تحکیم پایهها برای بقا و استمرار حاکمیت و  حکومت

بتوانند   های مردمی، ضرورت به بازشناسی مبانی مشروعیت خویش دارند، تا با تکیه برآن 
حق فرمانروایی خود را توجیه نمایند. حکومت و نظام سیاسی که برای اعمال قدرت شان، 

ادامه   نماید،  اقناع  را  مردم  تا  باشند  نداشته  استدلالی  و  بحران  توجیه  با  و  یافت  نخواهد 
های دینی نیز از این مشروعیت مواجه شده، اقتدار و نفوذ خود را از دست میدهد. حکومت 

مشر منابع  توجیه  و  تبیین  به  ضرورت  نبوده،  مستثنی  کلی  باشد.  قاعده  می  شان  وعیت 
بررسی  محسنی  آیت الله    اندیشه فقهییت حکومت دینی در تحقیق حاضر بر مبنای  مشروع

. اینکه یک حکومت دینی مشروع چگونه تشکیل می شود و بر چه مبنایی یین شده استو تب
پیدا می کند، تحت عنوان »مشروعیت حکومت دینی« قابل بحث و بررسی حق حاکمیت 

محسنی، مبانی مشروعیت حکومت دینی را بصورت پراکنده تحت عناوین؛  آیت الله    است.
های اصلی حکومت دینی دالت اجتماعی و مسولیت منابع تقنین، اوصاف زمامداران، تطبیق ع

 بحث و بررسی نموده است که در این نوشتار، جمع آوری و دسته بندی گردیده است.  
های  شناخته شده جهان اسلام، در عرصه  محسنی به عنوان یک چهره علمی وآیت الله        

بل استفاده می باشد. این  مختلف دارای آثار متعدد علمی ماندگار و دیدگاههای عالمانه و قا
تحقیق با هدف بدست آوردن دیدگاه ایشان به عنوان یک فقیه و دانشمند در مورد حکومت  
دینی و مشخصا مشروعیت حکومت دینی انجام گرفته است.  بنا براین، تحقیق حاضر مبتنی  

یافته است:   تدوین  ذیل  دینی؛  1بر اهداف  بررسی 2. توضیح مبانی مشروعیت حکومت   .

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             4 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

170 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

دینی؛ و  شا بررسی مشروعیت حکومت دینی بر 3خصه ها و مولفه های اصلی حکومت   .
 محسنی.    آیت الله  مبنای دیدگاه سیاسی

  . دیدگاه1دهد:  های معین ذیل پاسخ مینوشتار حاضر برای انسجام دورنی خود به پرسش
ت . مبانی مشروعیت حکوم2محسنی در باره »مشروعیت حکومت دینی« چیست؟  آیت الله  

 . دیدگاه 4. چند دیدگاه در مورد مشروعیت حکومت دینی وجود دارد؟ و  3دینی چیست؟  
 محسنی در مورد مشروعیت حکومت دینی چیست؟ آیت الله 
مشروعیت شان    حکومت کنندگان بر چه مبنای حق حاکمت دارند و از کدام منبع،         
ناسی سیاسی و علوم سیاسی  جامعه شفقه سیاسی،  از مباحث مهم در حوزه  کنندمی را کسب

غاصب و استبدادی همواره سعی های  ها حتی حکومت ادوار تاریخی حکومتاست. در تمام  
کرده اند برای حاکمیت شان توجیهی داشته باشند و خود شان را مستحق اعمال قدرت بدانند، 

 حاکی از اهمیت و ضرورت بحث »مشروعیت سیاسی« است.  
همانندحکومت نیز  دینی  از    های  ناگزیر  مردم  بر  قدرت  اعمال  برای  ها  حکومت  سایر 

های از قبیل: حق حکومت و اعمال قدرت بر مردم باشد، زیرا به پرسشداشتن مشروعیت می
فرامین حکومتی  پیروی کنند؟  آنان  از  باید شهروندان  آورده است؟ چرا  به دست  از کجا  را 

 ده داشته باشند.   براساس چه مبنایی باید پذیرفته شود؟ پاسخ قانع کنن
محمد آصف محسنی )ره( به عنوان نظریه پرداز دینیی شیعی در فقه سیاسی  آیت الله        

های مختلف فلسفی، کلامی، سیاسی،  و از دانشمندان بزرگ معاصر جهان اسلام که در حوزه
و  باشد، در حوزه فقه سیاسی اجتماعی و اخلاقی دارای آثار متعدد و دیدگاههای مشخص می
را مطرح نموده است که قابل   مشخصا مشروعیت حکومت دینی بصورت پراکنده نظرات خود 

باشد. لذا بررسی نظام سیاسی و مشروعیت حکومت دینی، بر  آوری میجمعبندی و  دسته
تواند به عنوان یک اثر علمی، برای  های فقهی و سیاسی وی در یک مقاله میمبنای اندیشه

 گشا و قابل استفاده باشد. اه محققان در حوزه سیاست ر
باشد. تحقیق   باید  پژوهش  با موضوع  پژوهش متناسب  انتخاب روش  که  طبیعی است 

تحلیلی   -باشد که با استفاده از روش توصیفی  ای میحاضر یک تحقیق اسنادی و کتابخانه
محسنی و مطالبی که آیت الله    انجام شده است. در این تحقیق آثار علمی متعدد حضرت

مورد  مست و  بندی  دسته  دارد  ارتباط  اسلام  سیاسی  نظام  و  دینی  حکومت  با مشروعیت  قیم 
 بررسی و تحقیق قرار گرفته است. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             5 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

171 

محسنی را در باره »حکومت دینی« مطرح آیت الله    تحقیق حاضر مطالبی که دیدگاه  در
تحلیلی، دسته بندی شده است. در بسیاری موارد به خاطر حفظ    – نموده، بصورت توصیفی  

ـ   تحلیلی  بصورت  حاضر،  تحقیق  شیوه  بنابراین  است.  شده  قول  نقل  متن،  اصل  امانت، 
 توصیفی است. 

های مختلف راجع محسنی در آثار متعددش، به نسبتآیت الله    با وجود اینکه حضرت
و مباحث  اسلام  سیاسی  نظام  و  دینی  حکومت  نم   به  را مطرح  مهمی  اما  نکات  است،  وده 

دیدگاه ایشان راجع به مشروعیت   در باره بندی شده، کدام اثر مستقلبصورت منسجم و دسته
حکومت دینی و نظام سیاسی اسلام وجود ندارد. آثاری که ایشان بصورت پراکنده  مباحث 

 مرتبط با موضوع این نوشتار را مطرح کرده است  قرار ذیل است.
دیدگاه»شا  - از  اسلامی  حکومت  های  الله    خصه  مقاله آیت  این  نویسنده  محسنی«: 

و   هدایت  و  امنیت  به  بشر  نیازمندی  براساس  را  حکومت  ضرورت  فاضلی«،  »محمدعلی 
مدیریت برای رسیدن به کمال انسانی توضیح داده و در رابطه با اوصاف و شرایط فقهی حاکم  

مشرو منبع  اسلامی،  حکومت  اهداف  اقلیتاسلامی،  دینی،  حکومت  در  عیت  دینی  های 
محسنی به  آیت الله  های حکومت اسلامی مباحثی را با استفاده از آثارحکومت دینی و نشانه

 محسنی(.  آیت الله  بحث گرفته است. )یادنامه آیت نیک، ویژه نامه دومین سالگرد ارتحال
این مقاله »دکتر محمد   محسنی«: نویسندهآیت الله    »رابطه شریعت و سیاست از دیدگاه  -

و  شناسانه  معرفت  نگاه  مبنای  بر  است  کرده  تلاش  مفهومی  مباحث  ضمن  الیاسی«  قاسم 
محسنی، رابطه بین شریعت و سیاست را مورد تحلیل و بررسی  آیت الله    اندیشه های کلامی

 قرار دهد. )همان( 
سی غرب«: این محسنی و اندیشه سیاآیت الله  های دولت در اندیشه سیاسی »کار ویژه  -

مقاله توسط حجت الاسلام »سید جعفر سجادی« نوشته شده است که ضمن بررسی نظریه 
فطرت دولت، نظریه الهی دولت، نظریه قرار داد اجتماعی دولت(   –های دولت )نظریه طبیعی  

محسنی و اندیشه سیاسی غرب بصورت  آیت الله    های دولت را در اندیشه سیاسیکار ویژه 
 رد بحث قرار داده است. )همان( ای مومقایسه

با تاکید بر اندیشه سیاسی   - محسنی و  آیت الله    »مبانی مشروعیت حکومت در اسلام 
منشاء  بحث  طرح  ضمن  موسوی«  علی  لیاقت  »سید  مقاله  نویسنده  مودودی«.  ابوالاعلی 

ها، بصورت خلاصه مشروعیت از دیدگاه اهل سنت  انسانی و فرا انسانی مشروعیت حکومت

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             6 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

172 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

دیدگاهو شی به مقایسه  نموده و  را مطرح  الله    عه  پرداخته آیت  ابوالاعلی مودودی  و  محسنی 
 (.1401است. )فصلنامه علمی پروهشی، دانشگاه خاتم النبین، تابستان 

محسنی«. این مقاله توسط جوادی آیت الله    »حکومت و سیاست، در اندیشه سیاسی  -
ی را در باب حکومت اسلامی بر مبنای اغزنوی نوشته شده است. نویسنده مباحث متفرقه

 محسنی جمع اوری و دسته بندی کرده است. )همان( آیت الله  دیدگاه
می نشان  متذکره  آثار  بررسی  و  بهمطالعه  جامع  و  مستقیم  بصورت  که  بحث    دهد 

دینی« حکومت  فقهیدر    »مشروعیت  دقیق    اندیشه  و  جامعه  بصورت  محسنی  الله  آایت 
براین، مقاله یا کتابی که »مشروعیت حکومت دینی« از منظر اندیشه پرداخته نشده است. بنا

بندی کرده و مورد بحث و بررسی  دستهمحسنی را بصورت جامع و کافی  آیت الله    سیاسی
وجود ندارد. اثر موجود موضوع فوق را بصورت   د یا اثر مستقل از خود ایشانقرار داده باش

 ثار ایشان مورد بحث و بررسی قرار داده است.  آ مطالب و همه جانبه و با مراجعه به تمام
 الف( مفهوم شناسی 

ها از نظر لغوی و اصطلاحی معنا گردد تا در فرایند  در آغاز بحث نیاز است که برخی واژه 
 بحث معنای مدنظر  روش باشد.

 . مفهوم حکومت1
کارگزاری  معین  مقررات   بپذیرند.  در  را  قواعد  این  حکومت   سطح جامعهمسؤل اجرای 

و  سازماننامیده می شود.   دولت اساسی است  برای موجودیت  یا حکومت  یافتگی سیاسی 
له نهاد یا کارگزاری است که بوسی  ،هیج دولتی بدون حکومت وجود ندارد. بنابراین حکومت

شود. در جوامع بشری ممکن جامه عمل پوشانیده مین  آبه  کند و  آن اراده دولت، تبلور پیدا می
ستمگر و استبدادی های مختلفی از حکومت وجود داشته باشد از حکومت های است شکل

مبتنی بر  ، فرمانروایی هاهای عدالت محور، اما نقطه مشترک تمام حکومتگرفته تا حکومت
)عالم،   است.  کاربرد 144،  1388اطاعت  مدعی  که  است  اجتماعی  نهادی  حکومت   .)

و قانونی زور در جامعه است و از این ابزار برای وادار کردن اعضای جامعه به اجرای  انحصاری  
، 13۷4کند )وبر،حدوده جغرافیایی معین استفاده میقوانین و مقررات آن جامعه، در یک م

 (. 26۵، 1388، عضدانلو، 69
  

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             7 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

173 

 . مفهوم دولت2
سفی تعاریف متفاوتی ارایه های سیاسی و فل در تاریخ اندیشه  (state)نسبت به مفهوم دولت  

شده و در معانی گوناگون به کار رفته است. در مجموع برای دولت سه گونه تعریف وجود دارد. 
تعریف  دارد.  اشاره  ان  آمدن  پدید  نحوه  و  هدف  چیستی،  بر  ناظر  بیشتر  که  فلسفی  تعریف 

دارد و تعریف ها و جایگاه آن اشاره  حقوقی، که بیشتر بر عناصر تشکیل دهنده آن، صلاحیت 
سیاسی که بیشتر در محوریت قدرت و ماهیت سیاسی آن می چرخد. دولت یک واحد و یک 

عمده  که  است  سیاسی  سرزمین، نهاد  جمعیت،  یا  مردم  از:  است  عبارت  آن  عناصر  ترین 
)عالم،   حاکمیت  و  سیاسی 139،  1388حکومت  مجمع  به  را  دولت  دانشمندان  بعضی   .)

ی سیاسی جامعه را در اختیار دارد. در این تعریف مفهوم دولت به مردمی تعریف کرده که رهبر 
باشد و در بسیاری از موارد که اصطلاح دولت در کنار حکومت به مفهوم حکومت نزدیک می 

 (.   1۷6،  138۵، نقیب زاده،  308، 1388ناظر به معنای دوم است. )عضدانلو،   ، کار می رود 
 . حکومت دینی 3

اس منشاء مشروعیت، ساختار، هدف، چگونگی اعمال قدرت و  ها بر اسحکومت       
، حکومت دینی است. آنهاکارگزاران، به انواع مختلف قابل تقسیم بندی است که یک نوع از  

آید. ماکس  مهمترین ارکان حکومت به حساب میدر حکومت دینی؛ هدف و رهبران جامعه  
هویت دینی و غیر دینی تشکیلات سیاسی  وبر نیز کارگزاران و کادر اداری حکومت را در تعیین  

یاد نموده است )وبر،   ،نقش مذهبی  دارای« یا تجمعی  مهم دانسته از تشکیل »هیروکراتیک
الله محسنی هم، در بحث حکومت دین، منبع تقنین  در اندیشه سیاسی آیت(.  66،  13۷4

مسایل به  گاه  آ و  متدین  دانشمندان  کارگزاران،  و  اسلامی  با  شریعت  دارای  اسلامی  که  شد 
های حکومت دینی؛ ایجاد نظم، برپایی عدالت، ه کارویژ. است مشخص سؤلیتاوصاف و م

بین بخشهای جامع می  ه،هماهنگی  دیگر،  و موارد  زاده،    .باشدبسیج منابع  ،  138۵)نقیب 
162 .) 

 . مفهوم مشروعیت سیاسی 4
با نمایندگی و رضایت در امور سیاسی ارتباط دارد و   واژۀ مشروعیت از لحاظ لغوی       

گردان   چون:      Legitimacyواژه بر  واژگانی  با  که  و  قانون   Legislatorاست   گذار 
Legislation  های همچون باشد. برای این واژه در فارسی معادلمی  گذاری هم ریشهقانون

و »حقانیت« هم به کار برده شده است. مشروعیت اشاره به این دارد  »مقبولیت«، »قانونیت«
سازد. چه چیزی  که چه چیزی حکومت یا اعمال قدرت یک حکومت را مشروع و بر حق می 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             8 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

174 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

سازد و چه چیزی تعیین کنندۀ قانونی قدرت  مردم را به مشروعیت یک حکومت معتقد می 
شود، اگر حقی برای رتی که اعمال می مشروع یا جانشینی مشروع و بر حق قدرت است.  قد

اعمال آن وجود نداشته باشد، نامشروع و اگر برای اعمال آن حقی وجود داشته باشد، مشروع  
توان از مفاهیم اساسی در درک مشروعیت قدرت  و بر حق است. در واقع، قدرت و حق را می

 یا نظام سیاسی دانست. 
طری  از  توان  می  را  نظام  یک  گیری  مفهوم مشروعیت  اندازه  یعنی  پیمایشی  تحقیقات  ق 

رژیم  از  مردم  حمایت  میزان  و  نظام  رهبران  به  باور  موجود،  نهادهای  به  مردم  و  اعتماد  ها 
موجود نظام نهادهای  که  باشند  باور  براین  مردم  هرگاه  داد.  قرار  سنجش  مورد  حاکم،  های 

گرفت که نهادهای یاد شده   توان نتیجهگاه میجامعه، مناسب و از نظر اخلاقی موجه است، آن
و   مردم  میان  سویه  دو  رابطه  به  بوده،  روانی  و  ذهنی  پدیده  یک  مشروعیت  است.  مشروع 

گردد.   می  باز  میحاکمیت  مشروعیت  تعریف  در  زاده  سیاسی  نقیب  »مشروعیت  نویسد: 
عبارت است از پذیرش قلبی حکومت، حاکمان و نظام سیاسی از طرف حکومت شوندگان. 

قعی حاصل می شود که شکل موجود سلطه سیاسی با ارزشها و باورهای عمومی  این امر مو
(. عبدالرحمان عالم اشاره دارد که: 1۵4:  13۷۵،  جامعه همسویی داشته باشد )نقیب زاده

 (. 10۵: 1388، « )عالم.»مشروعیت به معنای قانونی بودن یا طبق قانون بودن است
 . بحران مشروعیت5 

شود که نظم سیستم اصلی یا قسمت های فرعی  اطلاق میاصطلاح »بحران« به وضعیتی  
ای است که در  به عبارت دیگر، بحران حادثه آن مختل شده باشد و پایداری آن را بر هم بزند. 

و سختی  و  آید  می  به وجود  ناگهانی  به طور  انسانی  و  عملکردهای طبیعی  و  رخدادها    اثر 
ای به طور بنا براین هرگاه پدیده   .کند.نسانی وارد می ی اه یا جامعهخسارت را به یک مجموع 

نیابد و حالت غیر طبیعی پدید آید یا حالتی از نابسامانی   ید و نظمی  آبوجود  منظم جریان 
بحران شود،  می مختل  وجود  درحوزه   .آیدبه  بحران  باشد.  مختلف  ممکن  بحران  حوزه 

در سایر   دارد.  عرصهسیاسی)بحران مشروعیت( بحران  بدنبال  نیز  را  یت »بحران مشروعها 
 کند که دلایل و توجیهات فرمانروایان سیاسی برای جلب اطلاعات مردم قانع زمانی بروز می

گیرد  قرار  سؤال  مورد  اقتدار،  و  حاکمیت  فلسفی  و  فکری  مبنای  و  نباشد  اگر    .کننده  پس 
.  مشروعیت« رو برو می شود   مشروعیت یک نظام سیاسی در خطر افتد، آن نظام با »بحران

 (108: 13۷۵، )عالم
 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                             9 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

175 

 ب( مبانی نظری مشروعیت نظام سیاسی  
فلاسفه،           توجه   مورد  زمانی  دیر  از  آن  مبانی  و  حکومت  »مشروعیت«  بحث 

شناسی سیاسی قرار داشته است. اینکه  علوم سیاسی و جامعه   دانشمندان حوزه فلسفه سیاسی، 
بر کدام مبنا حق حاکمیت پیدا کرده اند و با تکیه بر کدام منبع و   حاکمان و زمامداران سیاسی 

مبانی مشروعیت حاکمیت شان را توجیه می کنند اهمیت فوق العاده در بقا و دوام حکومت  
شان دارد. مسئله مشروعیت سیاسی و توجیه حق حاکمیت در تمامی دوره های تاریخی برای  

ادی( مهم بوده است تا برای حاکمیت شان  های غاصب و استبدها )حتی حکومت حکومت
توجیهی ولو دروغین داشته باشند و از ابزارهای متناسب با شرایط فرهنگی و سیاسی زمان شان 
استفاده نموده اند. برهمین اساس است که مفهوم مشروعیت و مبانی آن در هر نظام فکری و  

ن راجع به منبع مشروعیت  سیاسی، تعریف و تبیین خاص خود را دارد. بعضی از دانشمندا 
 نظام و حق حاکمیت به مکاتب ذیل اشاره نموده است:  

قانون.  1 و  حاکمیت  حق  تعیین  که  میمکاتب  خداوند  تنها  را  )نظریه  گذاری  دانند. 
 تیوکراسی( 

دانند )نظریه  ای مردمی میمکاتب که منبع و خواستگاه مشروعیت را مقبولیت اراده.  2
 دموکراسی( 

مکاتب که منبع حقوق و قدرت سیاسی را در طبیعت و فطرت بشر جستجو نموده و  .  3
جامعه، دولت و ریس دولت را تابع حقوق    نظام حقوق طبیعت را پیشنهاد می کنند. افراد،

 طبیعت می دانند. 
را اساس   مکاتب که شخصیت،.  4 و گروه خاص  یا یک طبقه  فرد  نبوغ یک  و  مهارت 

 ی دانند. مشروعیت نظام سیاسی م
و  .  ۵ قوانین  سقم  و  صحت  میزان  و  دانند  می  اصلی  کننده  تعیین  را  اخلاق  که  مکاتب 

 سیاست را، تطابق آن ها با وجدان و اصول اخلاقی میدانند. 
مکاتب که عقل را سرچشمه اصلی حق حاکمیت می دانند و برای سیاست، اصالت .  6

 فوق العاده قایل است.  
ه مشروعیت نظام سیاسی را حاکمیت الهی می دانند که مکاتب و مذاهب که سرچشم   .۷

 (۵1: 1389، از طریق اراده مردم برگزیده می شود.)صالحی

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            10 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

176 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

نظام فکری؛ »اندیشه   و  سه حوزه  در  در مبحث مشروعیت  فوق  و رویکردهای  مکاتب 
سیاسی غرب«، »فقه سیاسی دانشمندان اهل سنت« و »فقه سیاسی دانشمندان شیعی« قابل  

 ها پرداخته می شود. دسته بندی و بررسی است که در ذیل به آن
 . مبانی مشروعیت در اندیشه سیاسی غرب 1

های اصلی و اساسی مشروعیت سیاسی  سی غرب، دو عنصر از مولفهدرنظام فکری سیا
از   و رضایت اجتماعی. هرچند بعض  دیگری مقبولیت  و  قانونیت  آید، یکی  به حساب می 

پاسکار و دیویدهیوم قدرت را یک امر طبیعی و اتفاقی میدانند.    دانشمندان مانند: ماکیاول،
عیت لازم نیست بلکه هرکس زود تر توانیست  آنان براین باور اند که در اعمال قدرت مشرو

قدرت را بدست آورد یا هرکه بصورت اتفاقی به قدرت رسید، حاکی از مشروع بودن آن خواهد  
 (  138: 13۷۵، بود. )نقیب زاده

تعریف و دسته بندی از مشروعیت توسط ماکس وبر جامعه شناس آلمانی ترین  معروف 
ابطۀ بین حکم و اطاعت است که مبتنی بر نوعی  صورت گرفته است. از نظر وبر، سیاست ر

از توجیه و مشروعیت است. رابطه بین حکم و اطاعت همانند سایر عرصه های کنشی، ممکن 
است عقلانی باشد یا غیر عقلانی. هرگاه حکم و اطاعت بر حسب قوانین و هنجارهای عینی  

بر قانون است. اگر حکم  بروکراتیک، عقلانی و مبتنی     صورت گیرد، چنین سیاست و سلطه 
نیز بر مبنای ها و رسم و رواجبر اساس برخی سنت  ها صورت گیرد، توجیه و تبعیت حکم 

ها  باشد در چنین وضعیت نوع سیاست یا سلطه از مشروعیت سنتی برخوردار همان سنت
ای عاطفی و ارادت شخصی می باشد، که  است. گاهی تبعیت از حکم حاکم بر مبنای رابطه

(  وبر 2۷3: 13۷3، وضعیت را وبر به سیادت و سلطه کاریزمایی تعبیر کرده است. )وبراین 
مباحث قبلی را تحت عنوان »مبانی مشروعیت یک نظام« بصورت ذیل بیان می کند: »افراد  

 می توانند به یکی از طرق زیر به یک نظام مشروعیت ببخشد؛ 
مشروعیت آنچه همیشه وجود داشته   مشروعیت بر مبنای سنت؛ یعنی باور یا اعتقاد به. 1

 است. 
مشروعیت بر مبنای نگاه عاطفی؛ یعنی اینکه چیزی به این خاطر که به تازگی تجلی  .  2

 یافته و یا الگویی است برای تقلید معتبر.
مشروعیت بر مبنای باور عقلانی به ارزش غایی نظام، که به معتبر شناختن آن به عنوان  .  3

 ختم شود.   یک تعهد نهایی و مطلق

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            11 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

177 

( وبر ضمن اشاره به 42 ،13۷4، )وبر  مشروعیت بر مبنای قانون و قرار داد اجتماعی.. 4
نظام ترین شکل مشروعیت  ابتدایی  و  ترین  به اینکه عمومی  اعتقاد  از  ناشی  ها، مشروعیت 

، رایج ترین شکل  ها و ترس از مجازات جادویی )مشروعیت سنتی( بوده استتقدس سنت
 ( 43، 13۷4، غرب  را، مشروعیت عقلانی ـ قانونی می داند. )وبرمشروعیت در 

گروسیوس و جان لاک بر این باور هستند که قدرت    دانشمندانی همچون: توماس هابز،
که   دولت  تاسیس  آنان هدف اصلی  دید  از  و دست ساخته اجتماع است.  نهاد مردمی  یک 

انسان زیان  از ضرر و  دارد جلوگیری  اختیار  در  را  و  قدرت  به یک زندگی مرفه  و رسیدن  ها 
سعادت مند است. براین اساس، این مردم است که دولت را می سازد و قدرت را برای کسانی  

( بدون شک قدرت حق کاربرد اجبار 140:  13۷۵،  که خواستند تفویض می کنند. )نقیب زاده
غیر این صورت  را دارد اما این عنصر اصلی آن نیست. قدرت باید مشروعیت داشته باشد در  

(. هانا آرنت متفکر  10۵:  1388،  با دشواری رو برو خواهد شد و بی تاثیر خواهد بود )عالم
آلمانی می نویسد: فلسفه وجودی سیاست آزادی است، زیرا سیاست به حوزه عمومی یعنی  

بیر  ها در کمال برابری و آزادی به گفتگو و مفاهمه می پردازند و به تدجای تعلق دارد که انسان
رو سیاست مربوط به همه است  اساسی می رسند که حاصل برخورد افکار همه است. از این 

و قدرت سیاسی قدرتی همگانی است نه قدرت گروهی که برگروهی دیگر سلطه پیدا کند.  
کارویژه سیاست نیز حفظ همین حوزه عمومی است یعنی حوزه برابری و آزادی و نه حوزه غلبه  

 (. 33: 13۷۵، یگر )نقیب زادهگروهی بر گروههای د 
ترین شکل مشروعیت اعتقاد به قانونیت است. خلاصه اینکه؛ در اندیشه سیاسی غرب؛ رایج 

ای های قبول شده این یعنی آمادگی برای سازگاری با قواعدی که رسما صحت دارند و با روش 
یک نظام را   ( و در دوسه قرن اخیر عنصر اساسی مشروعیت 43:  13۷۵،  اعمال می شوند. )وبر

خواست و اراده مردم تشکیل میدهد و تنها حکومت و نظامی حق کاربرد زور را دارد که رضایت 
 آن قابل پرسش جدی و قابل چالش است.   و مقبولیت اجتماعی داشته باشد و در غیر 

 . مبانی مشروعیت در اندیشه سیاسی اسلام  2
حقانیت معنای  به  مشروعیت  اسلام،  سیاسی  اندیشه  است.    در  کردن  حکومت  حق  و 

حکومت مشروع حکومتی است که دارای حق حاکمیت و فرمانروایی بر مردم باشد و همواره  
فقط   ذاتی مشروعیت  منشاء  قرآنی  مفاد  طبق  است.  گرفته  قرار  غاصب  حکومت  مقابل  در 

)یوسف/  است  گروه40خداوند  تمام  و  اصلی (  منشاء  دارد.  نظر  اتفاق  آن  بر  اسلامی  های 
میتفاوت   بر  غرب  با  اسلام  سیاسی  هستیاندیشه  »مبانی  به   شناختی« گردد 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            12 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

178 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

های شان حذف  شناختی«. در اندیشه سیاسی غرب، خدا و باورهای دینی از معادلهو»انسان
است، لذا عناصر اصلی مشروعیت سیاسی، قانونیت و مقبولیت اجتماعی که منشاء مردمی 

اشرف مخلوقات و مورد تکریم خداوند است    دارد می باشد. در اندیشه دینی هرچند انسان 
( اما از عهده شناخت خیر و شر، سعادت و شقاوت و رستگاری خویش ناتوان  ۷0)اسراء/ 

ها در خلقت مساوی اند و هیچ فردی ابتدءا ً حق حکومت  های دینی انساناست. طبق آموزه 
آنجای که حکومت یک  ( اما از  ۵۷بر دیگران را ندارد و حاکمیت تنها از آن خداست )انعام/ 

ضرورت عقلی و شرعی است، لذا کسانی باید به عنوان حاکم، »قانون الهی« را در جامعه به 
 اجرا درآورند که از سوی خداوند حق حکومت داشته باشند. 

های اسلامی، بر خلاف خوارج که شعار شان تفسیر به باطل آیه »ان دانشمندان و گروه
سوره انعام( ضمن اینکه همه بر اهمیت و   ۵۷ر نمونه: ذیل ایه  الحکم الا لله« بودند، )تفسی

ضرورت حکومت و نظم اجتماعی سیاسی اتفاق نظر دارند، اما راجع به مبحث مشروعیت  
این اختلاف نظر حکومت دینی و نظام سیاسی اسلام در بین شان تفاوت   نظر وجود دارد. 
هردو حوزه فکری شیعی و سنی،    حول دو محور فقه سیاسی شیعی و سنی متمرکز است. در

مشروعیت به معنای حقانیت و مطابق شرع بودن است. اما در تبیین مطابقت آن با شریعت  
و   فقها  بین  اسلامی  نظام  زمامدار  صلاحیت  و  اسلامی  حاکم  تعیین  چگونگی  و  اسلام 

 شود.  دانشمندان هردو فرقه تفاوت نظر وجود دارد، که ذیلا توضیح داده می
 . مبانی مشروعیت در اندیشه فقهای اهل سنت 2-1

های متفاوت علما و دانشمندان اهل سنت، نسبت به مبنای مشروعیت حکومت دیدگاه 
دارند. مهمترین مبانی مشروعیت و شیوه تعیین حکومت براساس دیدگاه علما و دانشمندان 

 اهل سنت،  قرار ذیل است:  
یح رسول اکرم )ص( 2-1-1  . نص صر

)ص( کسی را به عنوان خلیفه و حاکم جامعه   بنای اول که رسول گرامی اسلامد مدر مور
از نظر اهل سنت چنین نصبی از طرف پیامبر اتفاق اسلامی نصب کند و آن را اعلام نماید.  

له جانشینی و امر حکومت را مجمل گذاشته أمسنیفتاده و آنان معتقد است که پیامبر اسلام،  
خاب امت واگذار کرده است تا در مورد حاکمیت و رهبری خود تصمیم  و آن را به اختیار و انت

بگیرند، لذا بعد از وفات رسول گرامی اسلام، انتخاب خلیفه و جانشین در جریان »ثقیفه بنی  
 ( 14ساعده« بوسیله شورای اهل حل و عقد صورت گرفت. )قادری: 

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            13 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

179 

 شین یتوسط خلیفه پ  . استخلاف یا انتصاب2-1-2
مشروعیت حکومت انتصاب امام و حاکم قبلی است که بعد از خودش کسی    هایاز راه

دیگر را منصوب کند. اهل سنت در این مورد بر عملکرد ابوبکر خلیفه اول استدلال می کند  
که عمر را به عنوان خلیفه و جانشین پس از خود تعیین نمود. این عملکرد ابوبکر به عنوان 

ماند و به عنوان یک روش در بین خلفای بنی امیه و بنی    های صدر اسلام  باقییکی از سنت
(. ابوالحسن ماوردی، از جمله علمای بزرگ اهل  4۵0،  138۵عباس تثبیت گردید. )لمبتون،  

های سنت است که بر استخلاف و نصب حاکم اسلامی توسط حاکم قبلی به عنوان یکی از راه 
د  خلیفه  وی  نظر  از  است.  کرده  اشاره  حاکم  مقاممشروعیت  اسلامی،  مسؤل    ر  جامعه 

صلاحیت انتخاب فرد بعدی را برای هدایت و رهبری جامعه دارد و نصب امام قبلی بر انتخاب 
مردم نیز مقدم و مرجح است، زیرا خلیفه بهتر از هر کسی شخص جانشین خود را برای احراز  

 (. 24. قادری: 61-3دهد )صالحی: صصرهبری جامعه اسلامی تشخیص می
 بیعت یا اجماع اهل حل و عقد .  2-1-3

تعیین خلیفه توسط بیعت مسلمانان یکی دیگر از راههای مشروعیت حکومت در نزد اهل  
بخش  سنت است. به باور اکثر دانشمندان و فقهای اهل سنت، اهل حل و عقد به نمایندگی از  

حکومت مشروعیت    وسیعی مردم می توانند حاکم را تعیین نماید و انتخاب اهل حل و عقد به
میدهد. از نظر آنان پیامبر گرامی اسلام بعد از خود جانشین تعیین نکرد و آن را به خود مردم  
واگذار نمود. لذا در جریان ثقیفه بنی ساعده شورای اهل حل و عقد ابوبکر )ره( را به عنوان  

کومت دینی خلیفه مسلمین انتخاب نمودند و این شیوه به عنوان یکی از مبانی مشروعیت ح
(. در اینکه از نظر کیفی و کمی اهل حل و عقد چه تعداد 14ماند )قادری،  نزد اهل سنت باقی 

ای براین است که تمام افراد و جمهور  و چه اوصاف داشته باشند، تفاوت نظر وجود دارد. دسته
ن  اهل حل و عقد از شهرهای مختلف بر تعیین یک نفر به عنوان حاکم به اجماع برسند. ای

با ابوبکر است که افراد حاضر در سقیفه )مدینه(  دیدگاه در تضاد با نحوه انتخاب و بیعت 
گویند می ای دیگر با استناد به تصمیم »شورای ثقیفه«منتظر افراد دیگر شهرها نماندند. دسته

شود. دسته هم توافق و رضایت دو نفر از بین سه نفر  ت با حد اقل پنج نفر هم منتعقد می بیع
گروهی هم هستند که امامت را با بیعت یک نفر   (. ۵2،61)صالحی:صص  .دانندمعتبر می ار

نیز قابل انعقاد می دانند، چنانکه فضل الله خنجی می نویسد: »..بلکه اگر اهل حل و عقد  
  )لمبتون،   «.در میان مردم یک نفر بیشتر نباشد، کافی است او برای انعقاد امامت بیعت کند

138۵، 4۵0 ) 
 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            14 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

180 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

 . استیلا و غلبه2-1-4
طبق این دیدگاه تسلط بر مراکز قدرت و گرفتن قدرت با زور و قهر یکی دیگر از عوامل و 
منشأ پیدایش مشروعیت حکومت است و نیازی به اخذ بیعت از عامه مسلمین و یا اهل حل  
از خلفای  بعد  و  گرفته است  بر همین مبنا شکل  لمن غلب«  قاعده »الحق  نیست.  و عقد 

ین، بعض از حاکمان بلاد اسلامی مبتنی بر زور و استیلا حکومت کردند. طرفداران این  راشد
شود و در این صورت  دیدگاه، به نقل از احمد حنبل میگوید: امامت با زور و غلبه هم ثابت می 

احتیاج به عقد بیعت نیست هر چند که آن حاکم فاجر باشد. برای این نظر دو دلیل اقامه شده 
طلاق روایت عبدالله ابن عمر )استناد احمد ابن حنبل( که در جنگ حره در مدینه ( ا1است: 

در نماز جماعت گفت: »نحن مع من غلب« یعنی ما با کسی هستیم که غالب شود و این  
( اگر امامت و خلافت همانند بیع و سایر عقود نیاز به  2روایت مقید به بیعت مردم نیست.  

ته باشد باید فسخ و عزل خلافت هم به دست مردم و یا خود  عقد )ایجاب و قبول( مردم داش
در حالی باشد  عنوان »نظریه    خلیفه  بیشتر تحت  که  نظریه  این  نیست )حاتمی(.  که چنین 

. محسنی،  2۵ها بر می گردد. )قادری:  استیلاء« یاد می شود، از نظر تاریخی به دوران اموی
1398 ،۵33 ) 

مالک و  شافعی، حنبلی  مذاهب  را، مشروع  پیروان  قهر  و  غلبه  طریق  از  تسلط  عمدتا  ی 
بعضی آن دانند.  یافته می  از حاکم مسلط  پیروی  و  اطاعت  به  را ملزم  و مسلمین  ها دانسته 

مشروع است. پیروان  حاکمیت آن    حتی اگر حاکم شخص فاسد و جور باشد هم    معتقداند
پذیرند و در حرمت شورش و خروج علیه حاکم  نفی، این مبنا را بصورت مطلق نمیفقه ح

با پیروان مذاهب سه گانه )شافعی، مالکی، حنبلی( مخالف اند. امام ابوحنیفه براین   فاسد 
 نظر بود که با حاکمان و پیشوایان ظالم و ستمکار باید مبارزه کرد.  

 . مبانی مشروعیت در اندیشه دانشمندان شیعه 2-2
ذاتی مشروعیت خداوند متعال است و تنها او مصدر  أینکه منشنکه قبلا اشاره شد در اچنا

اصلی حکم و مشروعیت است، هیچکس ابتداء بر دیگری حق حاکمیت و الزام دیگران به 
های اسلامی، اتفاق نظر وجود دارد. اطاعت از فرامین خود ندارد، میان تمام دانشمندان و گروه 

از سوی خداوند د که ولایت و حق حاکمیت را  تواند حق حاکمیت را داشته باشتنها کسی می
(. در اینکه چه کسی و به چه صورتی بعد  66: 1384  )حایری .ورده باشدآو به امر او بدست 

پیدا می کند، بین دانشمندان اهل سنت و شیعه تفاوت نظر   پیامبر اسلام، حق حاکمیت  از 
 شود. عه اشاره میدانشمندان شیوجود دارد، که در این قسمت به دیدگاه برخی از 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            15 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

181 

 . اکتفا به نفس مشروعیت الهی  2-1-2
طبق دیدگاه برخی از فقهای قدیم شیعی مانند ابوالصلاح حلبی، شیخ مفید و سید مرتضی  

الشرایط بتواند حکومت را به دست آورد بر او لازم )قرن پنجم هجری قمری(، اگر فقیه جامع
دیدگاه مقبولیت جایگاه  است اقدام کند. ثر ندارد. اینان معتقدند حکومت از هر ؤم  در این 

الشرایط واگذار  راهی که به دست آید، هرچند از سوی یک حاکم ستمگر به شخص فقیه جامع
شود نه تنها مشروع است، بلکه واجب است که اقدام کند. البته ابوصلاح حلبی مشروعیت 

داند و برای آن را دارد می که شرایط نیابت امام    حاکمیت را، تنها ازآن امامان معصوم و کسی
شود، توانایی از امضای شخص شرایط مانند: علم به حق در مورد حکمی که به او ارجاع می

حکم بر وجه صحیح، توانایی بر اقامه حکم، صاحب عقل و نظر، گستردگی علم، بصیرت به  
تطبیق حکم    زمان و شرایط، آشکار بودن عدالت، پرهیزگاری، متدین بودن به حکم و توانایی بر 

حکومت کردن یک    خالقی(. طبق دیدگاه مذکور،  )ر.ک:  .در مورد خودش  مطرح می کند
را دارد، زمینه حکومت   حق. پس هرگاه برای شخص که شرایط  وظیفه و تکلیف است نه یک

 کردن فراهم شود ولو از طریق یک حاکم ستمگر باید انجام وظیفه و تکلیف نماید.
 یافتن حکومتشرط فعلیت. مقبولیت مردمی، 2-2-2

یافتن یک حکومت مشروع به سه مرتبه مختلف اشاره  برای فعلیتبرخی از علمای شیعه  
های لازم شخص حاکم دارای صلاحیت( ولایت در مرتبه استعداد و صلاحیت )1اند:  کرده

( ولایت در  3یید دینی صلاحیت و حاکمیت(.  أت( ولایت در مرتبه جعل و اعتبار )2باشد(.  
بدست گرفتن قدرت و حاکمیت(. بحث از مرتبه اول  همان بحث از مرتبه سلطه و فعلیت )

حقانیت و واجد بودن شرایط حاکمیت است )مانند پیامبر قبل از بعثت یا شخص واجد شرایط 
در عصر کنونی(. بحث از مرتبه دوم همان مشروعیت و قانونیت است )مانند پیامبر پس از  

تای مورد  شخص  و  و بعثت  رضایت  همان  سوم  مرتبه  از  بحث  کنونی(.  شرایط  در  شرع  ید 
مقبولیت مردمی است. بنابراین مراتب ولایت در حکومت اسلامی به حسب تحقق خارجی 
آن، شامل مشروعیت و مقبولیت است و دو مفهوم حقانیت و قانونیت در مفهوم مشروعیت  

مردم نقش اساسی دارد و مرتبه به   گنجد. )نرگسی(. طبق این نظریه، در تشکیل نظام، آرایمی
 فعلیت رسیدن بعد از پیامبر و امامان معصوم به مردم واگذار شده است.    

امام خمینی ضمن تاکید بر مشروعیت حاکمیت فقیه جامع الشرایط که با احکام اسلامی  
  آشنایی داشته باشد و بر مبنای عدالت حکومت کند، بر نقش و جایگاه مردم اشاره می کند. 

که حکومت جمهوری اسلامی مبتنی بر مبانی دینی و شریعت اسلامی،  تصریح نمودهایشان 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            16 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

182 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

باشد و شکل حکومت با مراجعه به آرای ملت تعیین خواهد  متکی به آرای عمومی ملت می
خمینی  امام  سیاسی  دیدگاه  در  دینی  حکومت  دارد:    گردید.  مبنا  یعنی  1دو  شرع،  مبنای   )

( مبنای عقل، یعنی مقبولیت 2های دینی.  یاسی بر اساس ارزشبخشی به نظام سمشروعیت 
و کارآمدی نظام سیاسی. حق و میزان دخالت انسان برای تأمین سعادت بر مبنای داوری عقلی 
باید جایگاه مناسبی در ساختار نظامی و سیاسی پیدا کند تا حکومت، کارآمدی و مقبولیت 

مستحکم بیابداجتماعی  در33- 8صص    )انصاری:  .تری  فقهی  (.  خمینی،    اندیشه  امام 
پذیرش   و  عادل  فقیه  برای  الهی  انتصاب  عنصر؛  دو  از  مرکب  دینی،  حکومت  مشروعیت 
مردمب است. بگونه که در صورت عدم پذیرش مردم حکومت فقیه غاصبانه و غیر مشروع  

رش و  تواند به استناد مشروعیت آسمانی خود، بدون پذیخواهد بود. فقیه جامع الشرایط نمی
 (. 3۷4رضایت، بر مسند ولایت تکیه زند )قراملکی:

می خداوند  حاکمیت  خصوص  در  طباطبایی  حکم علامه  استقلالی  معنای  نویسد: 
مختص خداوند است چه حکم در حقایق تکوینی و چه در شرایع و احکام وضعی و اعتباری  

را در قرآن به غیر باشد. اما در عین حال چه بسا که خداوند حکم را مخصوصاً حکم تشریعی  
خدا هم نسبت داده است؛ »یا داود انا جعلناک خلیفه فی الارض فاحکم بین الناس بالحق« 

ای ( این حکم، اختصاص به حکم وضعی و اعتباری دارند والا در حکم تکوینی آیه26)ص/ 
جای   یه فوق(  درآ. ذیل  ۷. المیزان. جکه آن را به غیر خدا نسبت دهد وجود ندارد. )طباطبایی

نویسد: زمام امر حکومت اسلامی بعد از پیامبر و امامان به خود مردم تفویض شده  دیگر می
شود که مردم حق تعیین حاکم خود را مطابق سیره وسنت پیامبر است. از قران استنتاج می

 (.124ص  4دارند نه به روش سلطنتی و امپراطوری )طباطبایی. المیزان.ج
حق حکومت  حاکمیت« نظریاتی متعددی را در رابطه با    شهید مطهری تحت عنوان »حق

ای از علما و مدرسین قم نویسد: قانون اساسی پیش نویسی دارد که عدهو می مطرح می کند
مردم   ای زیاد دیگری از صاحبنظران ببینند و بعد هم در اختیار همهدیده اند و قرار است عده 

روی آن اظهار نظر بکنند تصویب قانون اساسی  قرار داده بشود و همه صاحبنظران در آینده  
رژیم جمهوری اسلامی چگونه   غیر از رفراندوم است... اینکه مواد قانون اساسی بر اساس

ر اسلامی چگونه باید نظر داد. باید باشد، همه صاحبنظران باید اظهار نظر بکنند که در کاد 
توانند اظهار نظر  س همه مردم مین ما قانون اساسی تمام شده نداریم روی این پیش نویالآ

 (. 1۵4،66 ، 138۷ )مطهری:. کنند ولی بر طبق معیارهای اسلامی
 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            17 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

183 

   ه( ر )محسنیآیت الله  ج( مشروعیت حکومت دینی در اندیشه سیاسی
ای یک نظام سیاسی و ضامن بقای آن است. هر نوع حاکمیت و  مشروعیت، اساس و پایه

دوام نخواهد آورد. قدرت و حاکمیت زمانی پایدار و  نظام سیاسی که فاقد مشروعیت باشد  
مشروع است که رابطه بین حکم و اطاعت به تعبیر»وبر« برمبنای حقانیت و مقبولیت باشد. 

اول  سؤال    است: سؤال    بحث مشروعیت حکومت و حق حکومت کردن بر مردم مرتبط به دو 
دوم اینکه  سؤال    نهی نمایند.اینکه حاکمان به چه حقی باید بر مردم حکمرانی کند و امر و  

کنند؟ اطاعت  اوامر  این  از  باید  دلیلی  چه  به  و محکومان  الله محسنی  مردم  آیت  منظر    از 
  بر دو محورآیت الله محسنی  اندیشه فقهی  ای اصلی مشروعیت حکومت دینی در  همولفه

  ت جداگانه بحث و بررسی ررا بصو  شود که هر کداممشروعیت الهی و مردمی، خلاصه می
 کنیم. می

 . مشروعیت الهی 1
به چند اصل است که در    محسنی، مشروعیت حکومت دینی وابستهآیت الله    در دیدگاه

خدشه حکومصورت  آنان،  شدن  میدار  دست  از  را  خود  مشروعیت  دینی  مردم ت  و  دهد 
 شود. که ذیل به آنها اشاره می مکلف به اطاعت و فرمانبرداری از آن نیست

 در حکومت دینی   . منابع تقنین1-1
م از  گذاری لفهؤیکی  قانون  منابع  است،  کننده  تعیین  حکومت  مشروعیت  در  که  های 

 حکومت است. منبع اصلی قانون گذاری در حکومت دینی از نظر ایشان، شریعت اسلامی
باشد. هیج کس حق تشریع حکم و تقنین قانون را ندارد. حکم را باید خداوند بیان دارد و  می

(. ایشان دین 430،  1398  م خداوند موجب کفر، ظلم و فسق است )محسنی،تخلف از حک
ن کننده خوشبختی را برای زندگانی بشر یک قانون جامع و کامل دانسته و عمل به آن را تضمی

»دین برای زندگانی دنیا در ابعاد مختلف برنامه    نویسد:داند. وی می خرت میآزندگانی دنیا و  
های لاقی، اجتماعی، سیاسی، اقتصادی و امنیتی. برای هرکدام برنامهدارد. در بعد دینی، اخ

ها را بیمه می کند... منبع قوانین وسیع دارد که در صورت تطبیق، سعادت و خوشبختی انسان
های ریس جمهور و نه تصویب قوه مقننه و آرای آباء و معتبر، نه آراء عمومی مردم و نه فرمان

، الف،  1391)محسنی،  .است، که تنها شریعت الهی می باشدهای جامعه  اجدا و نه سنت
خلاف  8-2۷ بر  که  مقرراتی  تصویب  و  گذاری  قانون  حرمت  به  دیگر  جای  در  ایشان   .)

می اشاره  باشد  اسلامی  احکام  و  مخالف شریعت  احکام  تصویب  و  گزاری  »قانون  کند 
دیگر. فرقی در این    کدؤنادیده گرفتن احکام الهی حرام م  شریعت حرام موکد است و ترک و

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            18 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

184 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

س جمهور و وزیران و سایر اعضای عالی رتبه قوه اجرایی یکار بین تقنین نمایندگان مجلس و ری
(. از نظر ایشان هنجارهای سیاسی و 33، الف،1391و مسولین قضاییه نیست« )محسنی،

ع اصلی های دینی دارد که به قرآن کریم به عنوان منبالگوهای رفتاری اسلام، ریشه در آموزه
می بر  مسلمانان  دینی  و رفتار  زمامداران  برخود  دینی  نظام  قوانین  از  »پیروی  ایشان  گردد. 

مخالفت و مبارزه با دین   مسولان بلند پایه و همه کارمندان قوای سه گانه دولت واجب است«
اید و موجب  و تلاش در جهت زوال حکومت و مصداق بارز فساد در روی زمین به حساب می

، 2،الف، صص  1391)محسنی،  .گردد جتماعی و تخریب منابع اقتصادی میی امنیت انابود 
آور می۷0 یاد  تفنینی،  دینی  بر منبع  تاکید  ایشان ضمن  قانونی  (.  پرکردن خلاء  که  در  شود 

( از نظر ۵0،  138۷)محسنی،  .شود به خود مردم و نمایندگان مردم میالفراغ مربوط  منطقه 
( سنت رسول الله یعنی قول، 2( قرآن مجید.  1ایشان منابع یا ادله احکام و تقنین عبارتند از:  

( حکم قطعی  4( اجماع که کاشف از سنت معصوم باشد.  3عمل و یا تقریر آن حضرت.  
)محسنی،   نظر433،  1398عقلی  از  اساس  براین  الله    (.  تقآیت  منبع  هرگاه  نین  محسنی، 

که چنین کاری  حکومت غیر از شریعت اسلامی باشد، نه تنها آن حکومت مشروعیت ندارد  
 لیت نسبت به رعایت آن ندارد.  ؤحرام و مردم هیچ مس

 . زمامداران حکومت دینی  1-2
زعامت و رهبری جامعه اسلامی، بالاترین مقام مدیریتی و تطبیق قوانین و ارزشهای دینی، 

تواند  جامعه می باشد. بناء چه از نظر عقلی و چه از نظر دینی، کسی میدر جهت رشد و تعالی  
جامعه   رهبری  شایستگی  و  لیاقت  که  بگیرد  عهده  به  را  اسلامی  جامعه  مدیریت  و  زعامت 

ت و خسران این  اسلامی را داشته باشد و با معارف دینی آشنایی کامل داشته باشد. بدترین آف
می کسی قرار گیرد که از نظر علمی و اخلاقی شایستگی  س جامعه اسلا أخواهد بود که در ر

 رهبری جامعه اسلامی را نداشته باشد. 
در اندیشه سیاسی دانشمندان اسلامی، به شرایط  و اصاف زعما و زمامداران اسلامی توجه 

محسنی در اینکه چه کسانی باید زمام امور حکومت را  آیت الله    و تاکید خاص شده است.
ب بگیرد،  و  بدست  »اطیعوالله  انفسهم..«،  من  بالمومنین  اولی  »النبی  آیات:  به  استدلال  ا 

اولین صفت یک زعیم جامعه اسلامی را   یات،آو اولی الامر منکم« و نظیر این   اطیعوالرسول 
س آن افراد متدین أداند که در رنویسد: خداوند نظامی را مشروع میمیایمان و تقوا میداند و 
دارای شرایط زمام آشنا و  بینی  و جهان  دین، احکام شرعی  به معارف  نسبت  و  باشند  داری 

عقل و بلوغ، تسلط بر وظایف و    (. ایشان اضافه بر تدین و تقوا،41،  138۷)محسنی،    .باشد
لیت زمامداری و پایبندی به آن، آگاهی از معارف دینی و احکام شرعی و جهان بینی دینی  ؤمس

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            19 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

185 

ندانم و  اندیشی  از کج  دوری  اسیبی میکاری   )بخاطر  دینی  به حکومت  که  و های  رساند( 
همچنین عدالت و دوری از خیانت و اختلاس را از مهمترین اوصاف زمامدار اسلامی بر می 

(. »حکومت دینی آن است که مسولین رده 4۷،  13۷1،  19،الف،  1391)محسنی،  .شمارد 
ا مطابق احکام و جهان بینی  بالای آن، مومنین و متدین بوده و قوانین متنوع و قانون اساسی ر

دینی به رسمیت رسانیده و به آن عمل نمایند و به یک جمله: هیچ قانونی از قوانین آن مخالف 
نگیرد  از آن تخلف صورت  در عمل  و  نباشد  الف،  1391« )محسنی،.دین  ب1۵،  اشاره  ه  (. 

که مس  دینی آن است  باشند،ؤاینکه حکومت  و متدینین  بالای آن مومنین  از    لین رده  حاکی 
وابستگی مشروعیت حکومت دینی به زمامداران و رهبرانی است که دارای اوصاف مورد تایید  

 چه اینکه در غیر آن حکومت دینی نخواهد بود.   دین و شریعت اسلامی باشد،
 . حفظ و تقویت مبانی دینی   1-3

معطوف به خدمت و های دینی، های دولتی و عمومی بر مبنای آموزهرهبری و احراز پست 
آوری پول و دارایی و استفاده ابزاری از قدرت  مسؤلیت است، نه قدرت و چوکی و جمع انجام

محسنی در کتاب »توضیح المسایل  آیت الله    در جهت منافع شخصی یا سمتی و گروهی.
حفظ و تقویت مبانی   سیاسی« و بعضی آثار دیگرش مهمترین فلسفه تشکیل حکومت دینی را

زدودن فرهنگ خرافات و فرهنگ رسوب کرده جاهلی دانسته، آن را یک امر واجبی  اسلامی و
ر حال بر حاکم اسلامی واجب است در فرض قدرت برای حفظ  ه  نویسد: »بهداند و میمی

و تقویت مبانی اسلامی تلاش کند ولو در قانون اساسی ذکر نشده باشد. وجوب این تلاش نه  
است بلکه از باب الزام الهی است مانند لزوم نماز، روزه، زکات،  از باب لزوم عمل به قرار داد  

اینها  امثال  و  تقویت 124الف،    1391،  6۷، ب،  138۷« )محسنی،  .حج  تعبیر وجود    .)
مبانی دینی و اسلامی حکایت از اهمیت این موضووع فوق دارد و در صورت عدم اقدام در  

 افتد.  چنین موضوع، حکومت از مشروعیت میتطبیق 
 مین عدالت در حکومت دینی أت. 1-4

مین و تطبیق أتمحسنی  آیت الله    های مشروعیت حکومت دینی از نظرلفهؤمیکی دیگر از 
عدالت است. از نظر وی، عدل بالاترین معیاری است که همه امور را باید با آن سنجید. به  

ماعی عدالت  نظر ایشان فلسفه حکومت، برپایی عدالت اجتماعی در جامعه است. بعد اجت
اهمیت ویژه در اندیشه سیاسی وی در باب حکومت دینی دارد. از نظر ایشان اگر در حکومت  
دینی عدالت برقرار نگردد، ظلم و بی عدالتی بر جامعه حاکم شود، جلو رشد و ترقی گرفته  
خواهد و حکومت دوام نخواهد أورد. ایشان دراین مورد می نویسد: »دین اسلام خواهان یک  

محسنی،    نظام است)  برادری  و  اجتماعی  عدالت  به  مقرون  اخلاقی  و  روحانی  عقلانی، 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            20 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

186 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

(. در اسلام حکومت و حکومت کردن هدف نیست، بلکه وسیله است برای 44، ب، 138۷
اجرای احکام و قوانین الهی و تأمین اهداف عالی آن یکی از آن اهداف عالی تامین و بر قراری  

(. نگاه ایشان به عدالت کاملًا درون دینی است.  11،  13۷1عدالت اجتماعی است )محسنی،  
داند. ایشان ضمن استناد به آیه »لقد ارسلنا  وی یکی از اهداف بعثت انبیا را برقرای عدالت می

رسلنا بالبینات وانزلنا معهم الکتاب و المیزان لیقوم الناس بالقسط ....« می نویسد: »عدالت  
أصناف حکومت لازم است و باید در قانون اساسی ذکر  اجتماعی در همه جهات و برای همه 

 (. ۷۷، الف،1391« )محسنی،.شود 
الله   ثروت آیت  عادلانه  تقسیم  عدالت،  اجتماعی  بعد  بر  توزیع  محسنی  عمومی  های 

-ه رعایت عدالت را در آن گوشزد میها در إدارات دولتی تاکید نمودمناصب دولتی و تقرری
بلند رتبه دولتی واجب است در توزیع مناصب و امکانات مادی  کند: »بر زمامداران و مسولین  

های واقعی عمل کند و  کشور بر واحدهای اداری براساس نفوس، عدالت اجتماعی و اولویت
های حزبی شدیدا دوری نماید از تعصبات مذهبی و روابط قومی و سمتی و لسانی و هوس 

و حق تلفی نا جوانمردانه بوده و عامل  های ظالمانه که از پست ترین کارهای و بدترین روش 
(  بدیهی است که برقراری عدالت در  86، الف،1391« )محسنی،.گردد پسمانی کشور می 

نظام سیاسی اسلام موقوف به حفظ شایسته سالاری و مشارکت همه اقوام و اقشار مختلف در 
کند: »حکمت عملی و روش نیکو  وری میبدنه حکومت است. ایشان در این زمینه چنین یاد آ

سالاری و رعایت شرایط عموم، تشریک همه اقوام شایستهبرای حکومت این است که با حفظ  
کشور را در بدنه حکومت با تناسب کمیت آنان عملی سازد که بقای دولت و ترقی کشور به 

به عنوان    عدالتی( ایشان در جای دیگر از بی86، الف،1391)محسنی،  .نوعی بیمه خواهد شد
کند که این وضعیت عمدتا در کشورهای  عامل فقر و گرسنگی و عقب ماندگی جوامع یاد می

عدالتی و فقر و گرسنگی را با مقایسه  توسعه نیافته بیشتر دیده می شود. نویسنده رابطه بین بی 
ابی بین کشورهای ثروتمند و فقیر و توزیع نابرابر ثروت و درامد جهانی، مورد تحلیل و ارزی

 ( 190، 1396)محسنی، . قرار می دهد
 . مقبولیت و رضایت مردم 2

مولفه  نوعیت حکومت از  و  ساختار  در  مردم  نقش  و  حکومت، رضایت  های مشروعیت 
است. آیت الله محسنی ضمن ارایه بحث مفصل راجع به انواع حکومت و ساختار آن و یاد 

کند و در این نظر اسلام اشاره می   آوری از انواع حکومت در تاریخ اسلام به نوع حکومت مد 
»بعید نیست که ادعا شود در اسلام کیفیت خاصی برای حکومت مد نظر گرفته   نویسد: مورد می 

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            21 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

187 

نشده است که بر مسلمانان تحفظ بر آن لازم باشد، بلکه این کار به خود مسلمانان واگذار شده 
نیازمندی  و  بیاوراست تا مطابق تحولات  را بوجود  در روایات ها حکومت  ... هرچند که  ند، 

اسلامی لفظ خلیفه و امام بیشتر استعمال شده است و کلمه ولی امر از قرآن ناشی می باشد... 
ما در کتاب و سنت دلیل معتبری سراغ نداریم که اسلام طرز مخصوصی حکومت را معین نموده 

دارند   اختیار کامل  آن  کیفیت  انتخاب  در  این، مسلمانان  بنابر  توانند و مسلمان باشد.  می  ها 
که مهم است و اسلام از آن چشم   هرکدام را که اصلح باشد، آن را انتخاب نمایند. بلی چیزی 

ها باید مسلمانان آن را مراعات نمایند. ها و مکان تواند دو چیز دیگر که در همه زمان پوشی نمی 
ا  دستورات  پیاده کردن  در وجود حاکم اسلامی و دوم  در اجتماع و اول تحقق شرایط  سلامی 

(. ایشان در جای دیگر ضمن 40،  13۷1اجتناب از تطبیق احکام غیر اسلامی.« )محسنی،  
اشاره به دو نوع سیستم انتخاب ریس جمهور و حاکم جامعه اسلامی، یکی نظام ریاستی و دیگر 

ین سیستم ریاستی را که در آن خود مردم بصورت مستقیم ریس جمهور را تعی   نظام پارلمانی، 
باخت  است ساخت  پارلمانی ممکن  در سیستم  ایشان  نظر  از  زیرا  میدهد.  ترجیح  کنند  می 
احزاب و منافع حزبی و دیگر موضوعات در نظر گرفته شود و منافع علیای مردم و جامعه اسلامی 

 (.۵8، 138۷)محسنی،   . و حتی از امورات و مسایل دینی و شرعی غفلت شود 
اجع به نوع حکومت از نظر اسلام، ایشان آن را واگذار به سازد که رمطالب فوق واضح می

مسلمانان   خود  تشخیص  و  تعقل  با  نموده  زمان،  مقتضیات  حاکم أبراساس  اینکه  بر  کید 
تواند باشد که شرایط آن را داشته و در سایه حاکمیت وی قوانین و دستورات  اسلامی کسی می

مش منابع  از  یکی  اساس  این  بر  نماند.  تعطیل  دیدگاه  الهی  براساس  دینی  حکومت  روعیت 
س جمهور  یایشان خود مردم و جامعه اسلامی می باشد.» رضایت مردم را یکی از شرایط ری

دانسته یاد آوری می کند، »بعید نیست شرط صحت ولایت او نیز باشد، زیرا شرایط حاکم و  
لایی می باشد ای عقها شرعی بوده و عدهای از آنریس جمهور جامعه اسلامی، هرچند عده

ها را احراز نکنند یا نمایندگان آنان است و تا آنان، ان  عهده خود مکلفین   ها بهولی احراز آن
« )محسنی،  .اطاعت زمامدار بر آنان واجب نخواهد بود و وجود اطاعت زورمندان غلط است

  های کید بر اینکه فلسفه تشکیل حکومت رسیدگی به نیازمندیأایشان ضمن ت(.  20،  1391
کند که از تشکیلات عریض و طویل پرهیز شود که باعث به هدر  اشاره می  باشد،مردم می

آور و عقب مانی در کارها می شود و تشکیلات حکومت مختصر، های سرسامرفتن هزینه
بخش  و  نهادها  داشتن  و  کار  تقسیم  رعایت  ضمن  دینی  حکومت  باشد.  مفید  و  های کارا 

عدالتی، رشوه و اختلاس در ادارات  جلوی گیری از بی  مختلف تخصصی، نظارت جدی برای
  (84-103، 13۷1)محسنی،  .دولتی امر مهم تلقی می کند

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            22 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

188 

ال
س

 
ل،

او
 

اره
شم

 ی
ن 

خزا
ل ، 

او
14

02
 

 گیری نتیجه
سیاسی اندیشه  در  دینی  حکومت  »مشروعیت  عنوان  با  که  حاضر  مقاله  الله    در  آیت 

 محسنی« به رشته تحریر درآمده، مطالب ذیل امده است: 
مل توضیح مفاهیم؛ حکومت، حکومت دینی، مشروعیت  مباحث کلی و مقدماتی شا  -

 سیاسی، بحران مشروعیت و مشروعیت حکومت دینی. 
بررسی مبانی مشروعیت در اندیشه سیاسی غرب، که عمدتا بر دو عنصر »قانونیت« و    -

»مقبولیت« استوار است. در اندیشه سیاسی غرب، نظامی مشروعیت دارد که بر مبنای قانون 
 باشد.   مورد پذیرش مردم بول مردم از مجاریشد و مورد قبوجود آمده با

مبانی مشروعیت حکومت دینی در اندیشه سیاسی دانشمندان و فقهای اهل سنت. هرچند   - 
مشروعیت در اندیشه دانشمندان اهل سنت برای یک نظام سیاسی در شرایط حاضر تنها در پرتو 

ین دیدگاه در کنار بیعت و اجماع اهل حل بیعت و اجماع اهل و عقد قابل توجیه است اما در ا
 و عقد مبانی مشروعیت حکومت براساس استخلاف و غلبه هم مطرح گردیده است.  

سلف    - علمای  دیدگاه  طبق  که  شیعه،  دانشمندان  سیاسی  اندیشه  مبنای  بر  مشروعیت 
کند اما طبق دیدگاه بعض فقهای از شریعت اخذ می  حکومت دینی مشروعیت خود را تنها

یید شارع از نقش مردمی در تعیین حکومت أتمعاصر ضمن تاکید بر »مشروعیت« مبتنی بر  
 نیز یاد شده است.   

بعد از بررسی مباحث یاد شده، دیدگاه آیت الله محسنی راجع به مشروعیت حکومت دینی   - 
اه ایشان؛ مشروعیت حکومت دینی  بصورت مفصل مورد بحث و بررسی قرار گرفته است. طبق دیدگ 

بر دو امر استوار است. یکی مشروعیت الهی و دیگر مقبولیت و رضایت مردمی. از نظر ایشان منبع  
لین رده بالای آن افراد  ؤ حکومت و حق حاکمیت خداوند است، و حکومت دینی ان است که مس 

گذاری از منابع دینی استفاده    متدین و آگاه به معارف اسلامی و احکام دینی باشد و در امر قانون 
»بعید نیست که ادعا شود در اسلام کیفیت خاصی برای حکومت مد    نماید. ایشان با اشاره به اینکه: 

نظر گرفته نشده است که بر مسلمانان تحفظ بر آن لازم باشد، بلکه این کار بخود مسلمانان واگذار  
وجود بیاورند« به عنصر رضایت مردمی و  شده است تا مطابق تحولات و نیازمندیها حکومت را ب 

که مهم است اینکه؛  کند. از نظر ایشان چیزی کید می أ دخالت مردم در ساختار و چگونگی حکومت ت 
اول تحقق شرایط در وجود حاکم اسلامی و دوم پیاده کردن دستورات اسلامی در اجتماع و اجتناب  

در باب مشروعیت حکومت دینی ایشان به دو  براین    از تطبیق احکام غیر اسلامی..« می باشد. بنا 
 عنصر مشروعیت الهی و نقش مردم در ساختار و چگونگی برپایی حکومت دینی اشاره نموده است.   

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

                            23 / 24

http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html


 

 

بر  
ید 

تأک
 با 

سی
سیا

قه 
ر ف

ی د
دین

ت 
وم

حک
ت 

عی
رو

ش
م

ی 
سن

مح
الله 

ت 
ه آی

دگا
دی

ره(
(

 

189 

 منابع 
 قران کریم. . 1
 .1386، تهران: نشر نگاه معاصر، 1386بشیریه، حسین. آموزش دانش سیاسی، . 2
مشروعیت حکومت از دیدگاه اهل سنت »نشریه دانش سیاسی«    حاتمی، دکتر محمد رضا. بررسی و نقد مبانی.  3

 1384بهار 
 1364حایری، سید کاظم. بنیان حکومت در اسلام. تهران: اداره کل انتشارات و تبلیغات. چاپ اول. . 4
 1388خالقی، علی. اندیشه سیاسی شیخ مفید و شیخ صلاح حلبی. قم: بوستان کتاب. چاپ اول. . ۵
 . 1386جعفر. فروغ ابدیت، قم: انتشارات بوستان کتاب قم،  سبحانی تبریزی،. 6
    1363 قم، دار الکتب الاسلامیه،  شیرازی، ناصر مکارم. تفسیر نمونه، . ۷
صالحی، غلامرضا ذاکر. مبانی مشروعیت حکومت )نظریه ابوالحسن ماوردی(. قم: دفتر تبلیغات اسلامی،  .  8
1389  . 
 . 1388لم سیاست. تهران: نشرنی. چاپ هشتم. عالم، عبدالرحمان. بنیادهای ع. 9

 .1388، تهران: نشر نی، 1388حمید. آشنایی با مفاهیم اساسی جامعه شناسی،  عضدانلو،. 10
 . 136۷قادری، حاتم. اندیشه های سیاسی در اسلام معاصر. تهران: خوارزمی. . 11
کنگره امام خمینی و    قراملکی، محمدحسن قدردان. مبانی حاکمیت مردمی دراسلام و اندیشه امام خمیی، .  12

 .  138۷اندیشه حکومت اسلامی موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی. قم: انشارات دفتر تبلیغات اسلامی.
 . 1381ماکیاولی، نیکولا. شهریار، ترجمه محمود محمود، تهران: نشر اقبال، . 13
 .1396، قم: نشر؛ ادیان، 1396محسنی، محمد آصف. افق اعلی. . 14
__________؛ انوار هدایت. ج دوم. گرداوردند: محمدرضا قیام، کابل: مرکز حفظ و نشر اثار حضت آیت . 1۵

 .139۵الله عظمی محسنی، 
 ، ناشر: حرکت اسلامی أفغانستان.  13۷1__________؛ تصویری از حکومت اسلامی در أفغانستان.. 16
 .138۷__________؛ تقریب مذاهب؛ از نظر تا عمل، تهران: نشر ادیان، . 1۷
 .1391__________؛ توضیح المسایل سیاسی، کابل: چابخانه مسلکی أفغان، . 18
 .1391. کابل: چابخانه مسلکی افغان، __________؛ زن در شریعت اسلامی. 19
 .138۷__________؛ مباحث علمی دینی، کابل: چابخانه مسلکی افغان، . 20
، دفتر تبلیغات حوزه علمیه 11__________؛ موسوعه آیت الله العظمی الشیخ محمد اصف محسنی، ج  .  21

 1398قم،  
حاکمی .  22 مشروعیت  والا.  کریمی  رضا  محمد  و  پیری  رضا  فقه  محمد  گفتمان  سنت.  اهل  فقه  دیدگاه  از  ت 

 . 1398حکومتی. سال سوم. شماره پنجم. خزان و زمستان 
 . 13۷4مطهری، مرتظی. پیرامون جمهوری اسلامی. تهران: انتشارات صدرا. . 23
رضارمضان.  .  24 اسلامنرگسی،  و  غرب  سیاسی  اندیشه  در  مشروعیت  اسلامی.  مبانی  انقلاب  مطالعات   .

 .1386سال  10و 9پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.  شماره 
 .1399الیاسی، محمد قاسم. یاد نامه آیت نیک، کابل: بخش تحقیقات مدرسه خدیجهّ الکبرا، . 2۵
 . 138۵نقیب زاده، احمد. درامدی بر جامعه شناسی سیاسی، تهران: انتشارات سمت، . 26
 .13۷3نژاد و عمادزاده، تهران: انتشارات مولی.  بر، ماکس. اقتصاد و جامعه. ترجمه: عباس منوچهری ترابی و.  2۷
 . 1393هابز، توماس. لویاتان. ترجمه حسین بشیریه.  تهران: نشر نی . چاب نهم. . 28

 [
 D

O
I:

 1
0.

62
13

4/
sr

qj
l/v

1.
i1

.2
02

31
2.

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

rq
jl.

kn
u.

ed
u.

af
 o

n 
20

26
-0

1-
19

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

http://ensani.ir/fa/article/119185/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C-%D9%85%D8%B4%D8%B1%D9%88%D8%B9%DB%8C%D8%AA-%D8%AF%D8%B1-%D8%A7%D9%86%D8%AF%DB%8C%D8%B4%D9%87-%D8%B3%DB%8C%D8%A7%D8%B3%DB%8C-%D8%BA%D8%B1%D8%A8-%D9%88-%D8%A7%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85
http://dx.doi.org/10.62134/srqjl/v1.i1.202312.8
https://srqjl.knu.edu.af/article-1-28-en.html
http://www.tcpdf.org

